# LA SORTIE DE MITSRAÏM273

## LA LIBÉRATION DE L'IGNORANCE ESCLAVAGISTE

## LE FONDEMENT DE PESSA'H

| פסח                                      | Pessa'h : pâque, sauter, passer par-dessus, danser                                                                                                                                                                       |  |  |  |
|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| Pé                                       | Confiance, Doute, Protéger, Bouche, Renaissance, Expression, Verbe, Parole, Délivrance, Réalisation du potentiel, Préparation à l'indépendance, Révélation, Initiation, Dignité, Transgression, Culpabilité              |  |  |  |
| Samek                                    | Création, Destruction, Rassembler, Appui, Perfectionnement, Squelette, Framework, Ossature, Berceau, Pulsion, Passion, Réconfort, Sécurité, Alliance, Dissoudre, Ovule                                                   |  |  |  |
| 'Het                                     | Fidélité, Trahison, Accorder, Barrière, Vitalité, Soutien, Créature, Limite,<br>Territoire, Domaine, Engagement, Accord, Influence, Autorité,<br>Purification, Incorruptibilité, Motivation, Renoncement, Lâcheté, Péché |  |  |  |
| ⇒ Libération des Pulsions de la Créature |                                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |

Pessa'h est le processus qui transforme un Pharaon, être humain dont l'égo sous l'emprise du monde de Mitsraïm, en Hébreu ayant pleine conscience de son corps, la terre de Kana'an, et de l'esprit de justice bienveillante, la conscience d'Israël, grâce aux dix plaies ou étapes de la délivrance.

Shémot 5.1 « Moïse et Aharon se rendirent ensuite auprès de Pharaon et lui dirent : Ainsi parle l'Éternel le Dieu d'Israël : Laisse aller mon peuple pour qu'il célèbre au désert une fête en mon honneur. »

|                                        | אר             | :⊐            | ואחר             |
|----------------------------------------|----------------|---------------|------------------|
|                                        | ils sont ver   | nus           | Et ensuite       |
| {variante : ils ont apporté [la par    | ole de la Tora | h]}           |                  |
| ואהרן                                  |                |               | משה              |
| et Aharon (celui qui porte la lumière) | Moshéh (ce     | elui qui fait | sortir de l'eau) |
| <b>ב</b> ה                             | פרל            | <b>%</b>      | ויאמרו           |
| Pharaoh (celui qui est en train de so  | ortir) :       | à             | ils auront dit   |

 $<sup>^{273}</sup>$  Shémot 12.1 à 51, Vayiqra 23.5 à 8, Bamidbar 9.1 à 14, 28.16 à 25, 33.3 et 4, Dévarim 16.1 à 9.

|                                     | אמר       | יהוה                      | אלהי      | •                        | ישראל              |
|-------------------------------------|-----------|---------------------------|-----------|--------------------------|--------------------|
| "Ainsi                              | II a dit  | HaShem                    | st] force | [qui es                  | de Israël :        |
| שלח                                 |           | את                        |           | עמי                      |                    |
| oh] a laissé partir                 | II [Phara | me (il a voulu<br>cela)   | lui-mê    | on peuple".              | Mo                 |
| ויחגו                               |           | 75                        |           | במדבר                    |                    |
| (enfants d'Israël)<br>auront marché | Ils       | s'attachant [à<br>HaShem] |           | ante : par la<br>parole} | dans désert.{varia |

#### LE BUT DE PESSA'H

Le mot Mitsraïm, « ce qui entrave », est souvent remplacé par « Égypte », mais cela créé de la confusion avec un territoire terrestre temporel qui fut créé après la Torah et qui n'a rien à voir avec le sujet de Pessa'h qui est la soulagement du mental :

- De l'absence d'éducation causant de l'ignorance indésirable au sujet des lois créatrices, dirigeantes et destructrices de l'univers et de la vie;
- Des oppressions nuisibles causées par les erreurs, par les accidents, par les maladies et par les méchants;
- Des emprises inhibitrices résultant de l'ignorance et des oppressions.

Mitsraïm est le monde conceptuel ou niveau de conscience intemporel et éternel, tant individuel que collectif, où règnent les illusions, les mensonges, l'obscurantisme, l'assujettissement aux convoitises, la servitude des faux buts et la souffrance des tortures : tel est le grand piège spirituel de la prison du monde des symboles imaginaires et des mythes, des tours de passe-passe, des manigances et des crimes.

Shémot 7.5 « Mitsraïm connaîtra que je suis l'Éternel lorsque j'étendrai ma main sur Mitsraïm et que je ferai sortir du milieu d'eux les enfants d'Israël. »

| וידעו מ                                    | רים  | <b>-</b>                  | ָר י     | אני             |              | יהוה         |
|--------------------------------------------|------|---------------------------|----------|-----------------|--------------|--------------|
| im II apprendra                            | Mits | e                         | qu       | Moi             |              | HaShem       |
| בנטתי                                      | את   | רדר                       |          | על              |              | מצרים        |
| lorsque Je suis entré<br>[dans le mental]  | avec | voir à Moi<br>e la Torah) | •        | e que<br>xiste] | parce<br>[ex | Mitsraïm     |
| והוצאתי                                    | את   | בני                       | ישראל    | ,               | מתוכ         |              |
| aurais été manifesté<br>résence de HaShem} | avec | enfants                   | d'Israël | <               | r de eux     | de l'intérie |

Car c'est de l'intérieur des cellules et donc des organes et du corps que jaillissent la « laine » des flux du souffle (cf. le chapitre L'arbre de vie et la section suivante Le pouvoir de Dieu relatif à au code kabalistique de la séquence de lettres équidistante de Tav en Noun, ainsi que le livre La Kabalah du Ari Z'al).

## L'EXPATRIATION SPIRITUELLE

Qui sort du lieu où l'on habite sinon les habitants de la contrée d'où l'on vient ?

Ce sont donc les Égyptiens qui sortent de l'Égypte mais lorsqu'il est fait mention de ces deux mots dans les traductions et les exégèses, il est en réalité question de l'évolution de l'état de conscience mentale des individus qui forment le monde de Mitsraïm et pas du tout d'un territoire délimité par des frontières politiques arbitraires, et il serait plus scrupuleux de dire qu'un Mitsraï sort de Mitsraïm puisque l'être humain qui étudie la Torah et décide de suivre ses consignes reste en réalité sur place quel que soit le lieu physique où il se trouve<sup>274</sup>.

Le peuple d'Israël est ainsi composé des premiers-nés des « Égyptiens » qui ont été jetés dans le fleuve des symboles ancestraux et qui ont traversé la mer de l'ignorance pour en être libéré grâce à la main puissante des mitsvot de HaShem malgré qu'on veuille les empêcher de Sortir au Jour et d'être parmi les Vivants grâce à la conquête de la connaissance du corps et de l'environnement.

Mitsraïm veut maintenir ses premiers-nés dans l'ignorance afin de servir les desseins de Pharaon grâce à l'agencement des symboles et en vertu du principe stipulant qu'ils structurent la pensée et l'être humain. Mais il y a un problème connu des sages de la vérité : cette structuration est faite selon la volonté humaine et cela n'est pas suffisant car cela peut être mal : c'est comme lâcher sans feuille de route, sans armes et sans aide des petits enfants dans une jungle dont ils ne connaissent rien.

Tel est le fleuve de Mitsraïm, le fleuve des mensonges, des histoires, des pulsions, de l'orgueil, de la duperie et des railleries. Pharaon, éternel archétype égocentrique de l'enfant-adulte pris au piège des signes et des illusions, estime son but noble : former l'esprit de travailleurs qui œuvreront à former les esprits. Son point de vue est que les premiers-nés qui refusent de servir les buts de Mitsraïm doivent périr et disparaitre du fleuve. Mais la force de la Doctrine de HaShem fait sortir ceux qui appellent de tous leurs cris afin que l'homme survive et que la splendeur de Elohim soit révélée.

Alors ce que Pharaon veut empêcher arrive dans la souffrance à cause de soi et à cause des autres : à cause de la convoitise, à cause de la vanité, à cause de l'ignorance, à cause des mystifications et à cause de l'attachement aux choses qu'on a aimé et qu'on aime mais qui ne sont en réalité que du 'Hamets faisant perdre du temps pour rien.

On peut comprendre cela comme avec l'école où lorsqu'on change de classe d'année en année, la salle et les chaises restent les mêmes tandis que le contenu des enseignements progresse.

Chaque être humain est son propre Pharaon : le mental empêche de se libérer des chaînes crées et entretenues non seulement par soi-même, mais également et avant tout par les autres depuis la naissance, tandis que nous faisons de même avec eux.

Les dix « plaies » sont les dix « étapes » de la libération de « soi » :

- En restant chez soi sans bouger de son corps, en quelque lieu où l'on se trouve, car notre corps est notre maison-temple, la demeure de la vie consciente;
- En changeant la perception de la réalité grâce à la connaissance des phénomènes et des mécanismes qui nous ont créés, qui nous font exister et qui nous feront mourir, ce qui nous fait progressivement passer d'une réalité illusoire et fausse à une réalité authentique et vrai, du mal au bien.

Sortir spirituellement d'un monde en y restant physiquement est très difficile et très catastrophique, car plus on change plus ce qui nous entoure réagit et s'oppose à ce changement. La libération est d'autant plus douloureuse que face à la solitude désertique du processus vécu, l'individu est confronté à une multitude d'adversaires tant internes tels que le vécu, les émotions et les comportements, qu'externes tels que la situation ou la condition de vie.

Il est écrit dans le Talmud Sanhédrin 4.5 :

« Celui qui sauve une seule vie sauve le monde entier ».

Il est également dit que sauver une vie (Pikuah Nefesh en hébreu) prime sur le Shabat, sur Yom HaKipourim et sur toutes les mitsvot qui ne sont pas des dix grandes lois.

Cela veut dire que sachant que beaucoup de choses aboutissent au meurtre, toute atteinte à l'intégrité physique et physiologique d'un être humain, y compris mentale, reste dans tous les cas interdite, sauf si pour sauver un être il faut pratiquer un acte chirurgical organique ou chimique, qu'on ne lui ment pas sur son état, sur la cause, sur le rapport risque/bénéfice des solutions, et qu'il est d'accord<sup>275</sup>.

## CONDITION D'ACCÈS À ISRAËL

| מגפה | Maguephah : Plaie, peste, coup, frappe, défaite  Du verbe בנפה défaire - מנפח veut dire « elle a défait »                                                                                                     |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Mem  | Progrès, Corruption, Contribuer, Eaux, Dualité, Matrice,<br>Formation, Transformation, Transmutation, Alchimie,<br>Maturation, Salutation, Reconnaissance, Plénitude, Prière,<br>Service, Chemin, Inconscient |

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> Les partisans de la psychiatrie qui utilisent la notion du « sans consentement » pour faire autre chose qu'entraver mécaniquement les mouvements désordonnés d'un corps, voire administrer des sédatifs reconnus sans dangers, ne sont que des criminels et rien d'autre : abîmer des cerveaux et des organes relève de la monstruosité.

| Guimel                                                | Raison, Folie, Donner, Chameau, Voyage, Porteur en marche,<br>Énergie en mouvement, Berger, Temps, Générosité,<br>Investissement, Richesse, Étude, Témoignage, Histoire, Destin                                      |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| Pé                                                    | Confiance, Doute, Protéger, Bouche, Renaissance, Expression,<br>Verbe, Parole, Délivrance, Réalisation du potentiel, Préparation à<br>l'indépendance, Révélation, Initiation, Dignité, Transgression,<br>Culpabilité |  |  |  |  |
| Hé                                                    | Mouvement, Immobilité, Constater, Louange, Joie, Souffle,<br>Respiration, Rencontre, Présentation, Transmission,<br>Magnétisme, Fenêtre, Étonnement, Festivité                                                       |  |  |  |  |
| □ Transformation du destin de l'expression du souffle |                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |
| ⇒ Maturation de la Raison Révélant la Joie            |                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |
| ⇒ Transmutation alchimique                            |                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |

Le compte des jours dits « solennels » est sept pour Pessa'h, deux pour Shavou'ot, un pour Yom Terou'ah, un pour Yom HaKipourim et huit pour Soukot soit dix-neuf : si on ajoute le premier jour de la naissance qui est le shabat hebdomadaire, on obtient vingt jours importants dans l'année, soit Kaf, la main puissante de HaShem.

Chacun des dix jours du renforcement - Yom Terou'ah, Yom HaKipourim et Soukot - sont chacune des dix « plaies » ou « soutiens » de la « main puissante » de HaShem<sup>276</sup>.

Ces dix épreuves qui sont endurées pas les Égyptiens sont les dix étapes du processus de la sortie de Mitsraïm afin d'intégrer les dix commandements.

Pessa'h ou Pâgues est la libération des illusions.

Shavou'ot ou Semaines est le don de la connaissance.

Terou'ah ou Sonnerie est la joie d'être libéré.

HaKipourim ou Pénitence est les peines des pertes.

Soukot ou Cabanes est la construction du futur.

Ce sont les moments importants de l'année lunaire au sein du cycle solaire dont la finalité est de procurer une évolution bienveillante de la conscience par la connaissance des lois de l'univers et de la vie.

La Torah indique de compter ces jours selon la lune, par opposition au Shabat qui se compte selon le soleil.

<sup>276</sup> Cette main n'est autre que celle des humains accomplissant des Mitsvot pour faire du bien et non du mal, associée au don de la Torah et à l'action inhérente aux lois de l'univers et de la vie sur les choses, en plus de l'étude.

Bamidbar 31.2 « Venge les enfants d'Israël sur les Madianites ; tu seras ensuite recueilli auprès de ton peuple<sup>277</sup>.»

נקמ Il (Moshéh {grâce aux mitsvot qu'il a mentionné}) a sanctionné (corrigé, punit, vengé) ישראל בני נקמת de Israël **Enfants** Vous avez sanctionné (corrigé, punit, vengé) (peuple, nation) {grâce aux mitsvot accomplies} המדינים מאת les Madianim<sup>278</sup> {les ennemis hostiles qui guerellent et disputent} À cause de אתר תאסן mon peuple à toi\* Je (HaShem) rechercherai parmi Tu seras recu {HaShem, pas les humains}

Comparer à Vayigra 19.18 :

tu garderas rancune et ne pas tu vengeras Ne pas
{Ce qui pourrait devenir haine et crime ou figer le temps : « ne te retourne pas »}

Peuple à toi (d'où tu viens) enfants de envers

{L'absence du Youd indique un peuple vivant dans l'obscurité de l'ignorance}

<sup>\*</sup> Le Youd indique un peuple vivant dans la lumière du savoir

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> Le « peuple » d'un écrivain, d'un enseignant, d'un artiste, d'un administrateur... est son public.

Le mot Midiani veut dire « conflit » et un sens lettrique est « origine de l'errance de l'énergie de la vie en paix » ; l'oppression et la dispute ainsi subits font toujours passer un être de l'état du vivre en paix et harmonie avec le monde à l'état du vivre en litige et en confusion, ce qui empêche d'agir de manière optimale.

ואהבת לרעך כמוך

autant qu'à toi pour ami à toi Et tu auras de l'affection

אני יהוה

HaShem {dont la justice surpasse celle des humains}

Je suis

## LA PREMIÈRE PLEINE LUNE DU PRINTEMPS

### LA MESURE DU TEMPS

Les fêtes de la Torah sont fixées selon le métronome lunaire orchestré par les saisons solaires.

Les « convocations » de la Doctrine sont relatives au cycle de la lune<sup>279</sup> qui définit les mois : à moins qu'il n'en soit précisé autrement, les crépuscules mentionnés pour indiquer le début et la fin des périodes de convocation sont ainsi relatifs à la lune.

Le douzième chapitre de *Shémot* est inclus dans la *Parasha Bo* \*コ (lettrique : temple du potentiel) qui signifie « il est venu [en Israël] » ou « il a apporté [son témoignage] ». Il contient 51 versets soit \*コ soit le pouvoir de l'espace (sens lettrique) et la régénération (sens de la racine). Douze est le nombre des tribus, des paires de côtes et du mois Adar ココ\* (lettrique : espace du seuil du changement) signifiant « glorifier » ; c'est la valeur de ココ (12), l'énergie du temple (lettrique) et le gémissement (racine).

La fixation temporelle de Pessa'h est indiquée en Vayigra 23.5 :

בחדש הראשון בארבעה עשר לחדש בין הערבים פסח ליהוה

*Traduction standard* « Le premier mois, le quatorzième jour du mois, entre les deux soirs, ce sera la Pâque de l'Éternel. »

Littéralement selon le sens standard « Lorsque nouvelle lune, la première [de l'année], lorsque quatorzième [partie (jour {le mois hébreu est lunaire})] de [cette] nouvelle lune, entre les crépuscules (couchers de la lune), il (l'Agneau) est passé pardessus [Mitsraïm] pour HaShem. »

Variante « Parce qu'il (l'Agneau) a réparé la première [faute d'Adam] lorsque Je fertiliserais elle (prendre soin de la faute). Il est devenu riche [de Torah] lorsqu'il a réparé entre les crépuscules. Il est passé par-dessus [Mitsraïm] pour HaShem. »

<sup>279</sup> Il existe deux types d'horloges dites biologiques : l'une pour le soleil ou circadienne et l'autre pour la lune ou circalunaire. Il a été identifié que des espèces marines peuvent posséder les deux types :

www2.le.ac.uk/departments/genetics/people/kyriacou

Quel est le premier mois et quand débute-t-il exactement ? La Torah mentionne le mois des épis en *Shémot 13.4*.

| אביב                                                                       | Abib ou Aviv : vert, frais, épis, oreille, synonyme de Nissan |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|--|--|
| Alef                                                                       | Maître, origine, création, espace, silence                    |  |  |
| Bet                                                                        | Maison, demeure de l'énergie, volonté, foyer                  |  |  |
| Youd                                                                       | Énergie, centre, impulsion, liberté, germe                    |  |  |
| Bet                                                                        | Maison, demeure de l'énergie, volonté, foyer                  |  |  |
| ⇒ Origine du foyer de l'impulsion de la volonté i.e. éclosion des semences |                                                               |  |  |

| ירא                                | Yarea'h : lune, mois, inspiration      |  |  |  |
|------------------------------------|----------------------------------------|--|--|--|
| Youd                               | Énergie, flamme, paix, liberté         |  |  |  |
| Resh                               | Mental, changement, incarnation, cycle |  |  |  |
| 'Het                               | Créature, protection, dualité          |  |  |  |
| ⇒ Énergie du mental de la créature |                                        |  |  |  |

| שמש                                     | Shemesh : soleil, service, brillance                     |  |  |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------|--|--|
| Shin                                    | Force vitale, puissance, foyer, famille                  |  |  |
| Mem                                     | Formation, transformation, service, origine, inconscient |  |  |
| Shin                                    | Force vitale, puissance, foyer, famille                  |  |  |
| ⇒ Puissance de la formation de la force |                                                          |  |  |

Lors du quatorzième jour commence la pleine lune et comme l'équinoxe de printemps vient d'avoir lieu, cette lune se lève à peu près au même moment et à l'opposé du soleil qui se couche. De même la lune se couche à l'opposé du soleil qui se lève, créant ainsi une configuration des flux photoniques solaires-lunaires particulière.

Le premier moi nature où les végétaux et les animaux « renaissent » est nommé Nissan נישׁנ depuis Babylone et une lettrique serait « Engendrement de l'Amour par l'Alliance du Pouvoir [de la Torah de HaShem de Elohim] ».

Le mot Pessa'h signifie à la fois « épargner » et « passer par-dessus » car pour épargner les enfants d'Israël afin de passer par-dessus les illusions du miroir lunaire,

le soleil du Shabat des hommes se couche pour observer la lune qui éclaire la Tsniout des femmes.

Pessa'h attire notre attention sur la lune, sur son cycle, sur son coucher et son lever.

Ce n'est que lorsqu'on regarde quelque chose qu'on voit quelques choses.

Pessa'h nous montre qu'on peut vivre sans 'Hamets, même si le 'Hamets est doux et apetissant, même si s'en passer peut-être difficile au début, alors la saveur de la Matsah se révèle durant sept jours grâce à l'agneau physique et l'Agneau Spirituel.

Pessa'h est la semaine du printemps où la nouvelle première lune passe par-dessus le soleil pour la première fois dans l'année<sup>280</sup>.

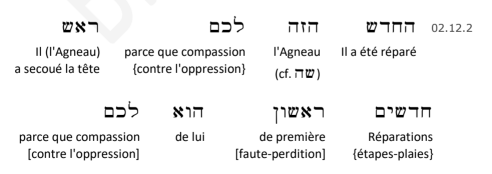
Pessa'h est ainsi un moment privilégié dans l'année pour passer par-dessus les symboles et les idoles tel qu'il est écrit dans la Haggadah : « Tous les jours nous mangeons du 'Hamets et de la Matsah, à Pessa'h seulement de la Matsah ».

## L'AGNEAU PHYSIQUE ET L'AGNEAU SPIRITUEL

[les instructions suivantes]

#### 2.12.1 L'Éternel dit à Moïse et à Aharon dans le pays d'Égypte. ואל משה יהוה ויאמר 01.12.2 אהרו Aharon et à Moshéh à HaShem Il aura dit לאמר מצרים בארץ à cause de terre en disant de Mitsraïm

# 2.12.2 Ce mois sera pour vous le 1er des mois ; il sera pour vous le 1er des mois de l'année.



Lors de l'établissement du calendrier de Pessa'h avec le cycle des levers et couchers de la lune on constate que la lune « saute » un jour solaire et pour ainsi-dire la semaine de sept jours lunaires nécessitent de couvrir huit jours solaires (environ sept et demi).

## לחדשי

## השנה

il a été enseigné (dupliqué) [la loi]

Parce que J'ai réparé

Littéralement selon le sens standard « La nouvelle lune qui [est] celle pour vous début des mois, première elle pour vous, comme nouvelle lune de l'année. »

C'est parce qu'il est ainsi écrit que HaShem répare l'Agneau qui répare la faute d'Adam et que cela se produit par l'enseignement de la Doctrine, que les sages du judaïsme disent que la Torah elle-même est la réparation du mal et que son étude est l'activité la plus importante après les actions de survie telles que s'abriter, se procurer eau, nourriture et vêtements, soigner les malades et aider jusqu'à défendre les victimes opprimées et agressées par les accidents et par les crimes.

Il est ici question d'un Agneau métaphorique qui n'est pas l'animal nommé agneau mentionné plus loin. C'est pour cela que les mots hébreux sont différents, mais en français, faute de mieux, nous avons le même terme que nous devons comprendre selon l'Agneau spirituel (la laine blanche) et selon l'agneau animal (la viande grasse).

Cet Agneau résulte notamment de la consommation de l'agneau avec des pains sans levain et des herbes amères lors de la journée de Pessa'h selon les prescriptions de la Doctrine. De cet Agneau provient la pluie des nuées qui contiennent les grains de la manne qui, tel qu'il sera indiqué par la Torah, par les Évangiles et par le Quran, produisent les dix plaies qui transforment les « habitants » de Mitsraïm en Hébreux.

Malgré la fausse idée que les brebis et les béliers sont dociles et suivent stupidement le chef du troupeau, le mouton a fondamentalement un fort instinct grégaire et il serait un des premiers animaux domestiqués.

Les concepts de fraternité, de bienveillance, de bonté, de souplesse et de flexibilité sont les maitres mots indispensables à la survie et à l'évolution, ainsi que pour obtenir la civilisation et donc la justice.

| זה                                                                    | Zé : Agneau<br>Le sens de la racine est l'action dirigée vers l'objectif |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|--|--|
| Zayin                                                                 | Nourriture, discernement, sentiment                                      |  |  |
| Hé                                                                    | Joie, souffle, équilibre                                                 |  |  |
| ⇒ Nourriture-Source du souffle-mouvement (quantité d'objet-évènement) |                                                                          |  |  |

| שה                                                              | Shé : membre d'un troupeau de chèvres ou de moutons<br>L'usage commun est de désigner les petits par ce mot |  |  |
|-----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| Shin                                                            | Force vitale, chair, puissance universelle, changement, foyer                                               |  |  |
| Hé                                                              | Joie, souffle, équilibre                                                                                    |  |  |
| ⇒ Espace-Force du souffle-mouvement (qualité de type-phénomène) |                                                                                                             |  |  |

Voir la section sur la circoncision en page 180 pour le mot Kebes qui désigne la viande elle-même de l'animal.

Zé avec Zayin en début est ce qui forme le sentiment et le discernement.

C'est l'attention préalable au sens de réflexion ou mouvement mental.

Shé avec Shin en début est ce qui est force de vie et puissance.

C'est l'action consécutive au sens d'agissement ou mouvement physique.

Focaliser l'attention sur le mouvement de la respiration Shaa sans pause entre l'inspir et l'expir afin de mettre en mouvement le corps procure de la joie.

TITH Hé-Zayin-Hé (souffle nourricier de la joie) est une racine verbale signifiant « dormir, méditer », mais selon le contexte de la phrase il semble plus logique de considérer le mot Agneau comme étant formé avec l'article Hé. On pourrait cependant « il a été produit une méditation » où l'Agneau dont il est question est le résultat de la respiration Shaa (comparer avec Shin-Alef page 431 et La kabalah du Ari Z'al).

### LE JOUR DE PESSA'H

# 2.12.6 Vous le garderez jusqu'au quatorzième jour de ce mois ; et toute l'assemblée d'Israël l'immolera entre les deux soirs.

| מרת                | למש     |                             | לכם            | והיה                   | 06.12.2 |
|--------------------|---------|-----------------------------|----------------|------------------------|---------|
| pour prése         | rvation | parce que co<br>{contre l'o |                | Il existera<br>(vivra) |         |
| לחדש               | יום     | עשר                         | ארבעה          | בר                     | ט       |
| pour nouvelle lune | unité   | [plus] dix                  | quatre         | jusqu                  | 'à      |
| כל קהל             | אתו     |                             | ושחטו          | הז <b>ה</b>            | ٦       |
| Il a jugé Tout     | lui     | i il au                     | ıra été offert | L'Agnea                | u       |
| הערבים             | בין     | - <b>%</b> c                | ר שו           | צדת                    | נ       |
| les crépuscules    | entre   | de I                        | sraël Tu a     | s été témoi            | n       |

2.12.7 On prendra de son sang, et on en mettra sur les deux poteaux et sur le linteau de la porte des maisons où on le mangera.

07.12.2 ולקחו מן הדם

| Vous prendrez                                                                          | une portion<br>(une manne) | de le vin                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|-------------------------------------------------------------|
| ונתנו                                                                                  | על                         | שתי                                                         |
| Il sera utilisé                                                                        | pour                       | boire                                                       |
| המזוזת                                                                                 | ועל                        | המשקוף                                                      |
| les mezouzot<br>(montants, verticales<br>{moelle épinière avec<br>chaines sympathiques | et pour                    | le mashqof<br>(linteau, horizontale)<br>{artère pulmonaire} |
| על                                                                                     | הבתים                      | אשר                                                         |
| [Ça] Pour                                                                              | les demeures<br>(cellules) | quand                                                       |
| יאכלו                                                                                  | אתו                        | בהם                                                         |
| il (l'Agneau) sera mangé<br>(consommé, brûlé)                                          | lui                        | pour force                                                  |

Le mot mezouzot ne comporte ici pas de Vav avant le Tav, indiquant ainsi que le but de Pessa'h est de réparer l'absence de communication avec la vie qui résulte de la première « faute<sup>281</sup> » d'Adam.

# 2.12.8 Cette même nuit, on en mangera la chair, rôtie au feu ; on la mangera avec des pains sans levain et des herbes amères.

| הבשר                                                                                                                | NX.     | ואכלו                                     | 08.12.2 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-------------------------------------------|---------|
| la chair (viande {mot masculin})<br>{la viande de l'agneau aidera à manifester<br>la laine spirituelle de l'Agneau} | avec    | II (l'Agneau)<br>sera mangé<br>(consommé) |         |
| הזה                                                                                                                 |         | לילה                                      | ב       |
| l'Agneau                                                                                                            | lorsque | elle (le feu) a spira                     | alé     |

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Contrairement à la mythologie relative à ce qui est nommé faute, engendrant ainsi tout un tas de problèmes et d'oppression corporelle, il s'agit en réalité de cette chose très naturelle qu'est la première sortie du corps du mâle à l'adolescence, involontaire comme volontaire, sans en connaître les règles ni les maîtriser.

désigne une chose en forme de spirale ressemblant à un escalier en colimaçon ou une échelle en torsion}

צלי אש ומצות על מררים herbes amères aux avec des pains au feu un rôti sans levain {mot féminin} est ce qui rend fort} {mot féminin pluriel}

יאכלהו

Elles (les pains, mot féminin) seront mangées [de cette manière]

2.12.9 Vous ne le mangerez pas à demi cuit et bouilli dans l'eau ; mais il sera rôti au feu, avec la tête, les jambes et l'intérieur.

| ובשל            | 83          | ממנו                                                     |                          | תאכלו                  | 58       | 09.12.2 |
|-----------------|-------------|----------------------------------------------------------|--------------------------|------------------------|----------|---------|
| ou<br>bouillit  | non<br>cuit | quelque<br>portion de lui                                | vous (les hom<br>femmes) | mes et les<br>mangerez | Ne pas   |         |
|                 |             |                                                          | במים                     | 5                      | מבש      |         |
|                 |             |                                                          | avec de l'eau            | lorsque                | bouillit |         |
| cuisson ca      | sher pour   | npêche la viande<br>Pessa'h qui se fa<br>ou dans un four | ait à l'ancienne         |                        |          |         |
|                 | אשר         | ר שא                                                     | צלי                      | □%                     | כי       |         |
| [alors] il seco | ouera la tê | te au feu                                                | rôtit (sans<br>eau)      | lorsque                | Mais     |         |
|                 | רבו         | ועל ק                                                    |                          | כרעיו                  | על       |         |
|                 | son vent    | re et selon                                              | ses jamb                 | es (mollets)           | selon    |         |

Variante: parce qu'il soumettra [le mal] (le verbe a le sens de faire fléchir la balance en sa faveur) et parce qu'il produira [du bien] (le verbe a le sens de combattre le mal en soi) {grâce à l'étude qui résulte de l'acceptation du don de la Torah et de la volonté de laisser agir les lettres et le verbe de la Doctrine en tant que seul Elohim ayant le droit de pouvoir diriger la vie humaine}

2.12.10 Vous n'en laisserez rien jusqu'au matin et s'il en reste quelque chose le matin, vous le brûlerez au feu.

| בקר             | עד                 | ממנו                      | תירו            | תוו           | ולא          | 10.12.2 |
|-----------------|--------------------|---------------------------|-----------------|---------------|--------------|---------|
| du<br>Iendemain | jusqu'au<br>moment | quelque<br>portion de lui | vous laiss<br>d | erez<br>e lui | Et ne<br>pas |         |
|                 | עד                 |                           | ממנו            | ٦             | והנת         |         |
| jusqu'a         | iu moment          | quelque por               | tion de lui     | et r          | este-t-il    |         |
|                 | תשרפו              |                           | <b>™%</b> ⊐     |               | בקר          |         |
| vous br         | ûlerez cela        | 1                         | par un feu      | du len        | demain       |         |

D'une part la Torah nous demande de rôtir au feu physique la chair physique d'un agneau et de la consommer avec du vin, avec des pains sans levain aux herbes amères pour obtenir l'Agneau spirituel.

D'autre part il est demandé de brûler ce qui éventuellement reste de l'Agneau par le feu qui est intrinsèquement spécifié comme étant différent du feu pour le rôti en raison de la construction grammaticale.

קב signifie « aube, matin, lendemain, chercher, réfléchir, considérer, inspecter, contrôler, superviser, examen, visite, tête de bétail, bœuf, berger ». L'aube est le moment où le ciel blanchit. בשם signifie également « allumer [la lumière], ou avaler ». Le lendemain, le jour qui suit celui dont on parle, généralement traduit par matin au sens solaire du terme pour désigner le lever du soleil que l'on considère comme annonçant un nouveau jour, alors que la Torah considère le jour allant entre les couchers, désigne ici le deuxième jour lunaire de Pessa'h ayant lieu entre les couchers de la lune, et il ne fait pas sortir avant. S'il reste de l'Agneau, on sort donc à moment : au cours du lendemain on brûler par le feu ce qu'il reste de l'Agneau.

Au verset 22 du chapitre 12 de Shémot, la traduction standard est :

« Vous prendrez ensuite un bouquet d'hysope, vous le tremperez dans le sang qui sera dans le bassin, et vous toucherez le linteau et les deux poteaux de la porte avec le sang qui sera dans le bassin. Nul de vous ne sortira de sa maison jusqu'au matin. »

<sup>\*</sup> lettrique : espace de l'action de la communication de la volonté(il sera dit à la section suivante que les lymphocytes T du thymus ressemblent à des fleurs d'hysope)

| בסף         | אשר        | בדם         | וטבלתם              |
|-------------|------------|-------------|---------------------|
| avec poteau | lorsque    | dans du vin | Vous baignerez      |
| המשקוף      | אל         |             | והגעתם              |
| le mashqof* | à cause de | vous sere   | z mis en ébullition |

<sup>\*</sup> linteau, horizontale (artère pulmonaire)

<sup>\*</sup> montants, verticales (moelle épinière avec chaines sympathiques)

| ואתם                   | בסף         | אשר     | הדם                          | מן            |
|------------------------|-------------|---------|------------------------------|---------------|
| vous retiendrez        | avec poteau | lorsque | e [est] le vin               | Manne         |
|                        | 7           | ארז     | תצאו                         | לא            |
|                        | un hoi      | mme     | il sortira<br>(aller dehors) | Ne pas        |
| בקר                    |             | עד      | ביתו                         | מפתח          |
| lendemain<br>[lunaire] | jusqu'à c   | e que   | de maison à lui              | par ouverture |

Le vin fait référence à l'effervescence ainsi produite.

Le mot hébreu pour vérité est « émet » カカメ.

Une grande vérité est que ce sont l'homme et la femme unis par le Alef qui engendrent les générations grâce au service Mem du couple Tav.

Shémot 12.40 Standard « Le séjour des enfants d'Israël en Égypte fut de quatre cent et trente ans. »

ומושב בני ישראל אשר ישבו במצרים שלשים שנה וארבע מאות שנה Littéralement « Ils auront été mariés [comme] enfants d'Israël si ils ont respecté [la Doctrine] malgré Mitsraïm [durant] trente ans et [ensuite durant] quatre cent ans. » Pourquoi 430 ans ?

Parce que c'est le temps nécessaire aux gènes pour intégrer les modifications effectuées par la Torah de pères en fils qui étudient la Torah et suivent la Doctrine, soit quatorze générations engendrée en moyenne tous les trente ans.

C'est-à-dire 30 ans pour former le premier nouveau père et 400 pour sa descendance, le temps d'agir sur les gènes et obtenir le premier véritable hébreu.

430 est la valeur de קל qui veut dire peser et dont une lettrique est « aboutissement de la sagesse transmise ».

Cent s'écrit normalement מאיה: ici le Vav-Tav à la place du Youd-Hé insiste sur le fait que c'est par le service Mem du couple Alef que sont engendré les générations de enfants d'Israël grâce à l'énergie Youd du souffle Hé devenue communication Vav du couple Tav.

Pourquoi brûler le reste de l'Agneau au lever de la lune en ce quatorzième jour ? Pour ne plus en manger durant la semaine sans levain.

D'un point de vue des rayonnements particulaires et relativement à l'équinoxe de printemps, la durée de l'influence chimique de la nuit est à peu près celle du jour : il y a un équilibre et une interaction particulaire caractéristique et annuelle d'un point de vue de la surface de la planète et des cellules vivantes qui y évoluent.

Cette journée de Pessa'h est le moment où la durée de la nuit reste inférieure à la durée du jour jusqu'à Soukot lors de l'équinoxe d'automne où le phénomène sera inversé, et ainsi de suite de manière rythmique à la fréquence d'environ 64 nanohertz.

Également, l'équinoxe de printemps est comme pour l'équinoxe d'automne l'instant où la terre est à la mi-distance de l'écart qui la sépare du soleil au cours de sa variation rotatoire entre l'hiver et l'été.

Pour l'hémisphère nord, l'équinoxe de printemps a lieu vers le 20 mars.

Pour l'hémisphère sud, il a lieu vers le 23 septembre.

Les Israelites sont au cours de la journée de Pessa'h et avec de telles circonstances alors en présence d'une condition de vie particulière se produisant seulement deux jours par an.

## L'ARIDITÉ DU PAIN DE LA VÉRITÉ SANS LEVAIN

 qu'il en est esclave et qu'il rend les autres esclaves tandis qu'ils le maintiennent euxmêmes dans cette servitude.

On mange des pains sans levain afin de prendre conscience et de ne pas oublier que le levain des enseignements que tout un chacun raffole quel que soit l'âge et le savoir, car ils instruisent et divertissent à l'aide d'histoires et d'interprétations qui peuvent être véridiques comme mensongères, maintient dans l'ignorance de la réelle vérité et peut entrainer des choses indésirables telles que les opinions sur des croyances au sujet de ce dont on ne sait rien et qui peuvent faire croire que des imaginations sont la réalité alors que jamais elles n'existeront.

Mitsraïm provient du mot שמ mot mis au pluriel: tourments, afflictions, oppressions, détresses, limites, entraves. Ce mot hébreu non temporel, faussement traduit en une Égypte historiquement associée à un nom de pays physique créé selon des limites fixées par des êtres humains, peut se lire: « Contrôle (Mem) de la destinée (Tsadi) de l'esprit (Resh) »; le pluriel שי indique que ce contrôle n'est pas effectué par un individu sur lui-même mais résulte d'une démocratie de la convoitise exercée directement (manipulant) ou indirectement (manipulé) par le peuple et les dirigeants sur chacun. On peut également lire ce mot שי soit le « but du mental humain » tant en termes de qualités que de défauts et de potentiel d'erreurs, et ce but ne provient que de l'expression de la personnalité égotique du Pharaoh qui représente l'archétype de l'étranger à la Torah dont le corps est né au sein de Mitsraïm et qui ne connait pas la nature, la puissance et la splendeur de HaShem.

Chaque être humain, quels que soient le lieu et l'époque de sa naissance, quelle que soit sa couleur de peau, quelle que soit sa religion, est un étranger : elle ou il est né étranger, ignorant, tel une toile vierge de tout dessin. Pour le mâle, ce sont la circoncision et le don de la Torah avec l'étude qui en fait un enfant d'Israël. Pour la femelle, c'est la Torah des femmes qui fait de même. La dixième étape de la production d'un Hébreu est que sa volonté de suivre la doctrine de la Torah soit plus forte que sa volonté de l'ignorer afin d'avancer sur le chemin de la vie par une autre voie où les mensonges disparaissent en perdant de leur pouvoir et où l'emprise des manigances de masse s'affaiblit jusqu'à l'annihilation de son influence à travers les générations. C'est un chemin aride et désertique, mais lumineux et joyeux malgré la tristesse. Et plus on avance sur ce chemin, plus on discerne le juste de l'injuste et le souhaitable du maléfique.

Dévarim 32.12 « L'Éternel seul a conduit son peuple, et il n'y avait avec lui aucun dieu étranger. »

La Haggadah de Pessa'h ne demande pas de briser les dents de l'enfant méchant qui s'exclu de vivre l'exil tout en voulant savoir de quoi il s'agit : le verbe hébreu est הח p qui veut dire non seulement émousser mais également affaiblir.

Sens courant : « [Le (enfant) méchant que demande-t-il ?] [...] Toi aussi brise lui les dents et dis-lui : [...] »

*Traduction mot-à mot* : « [...] Pourtant, tu as affaiblit tes dents (forces). Ils (les autres, ceux qui auront compris) diront [plus tard] [au méchant] : [...] »

En effet, comment la Torah qui condamne le mal et demande à choisir le bien pourraient-elle ordonner de faire souffrir des enfants ou même des adultes ?

Que veut-dire un enseignant qui a affaiblit ses dents?

Il a enseigné en vain, il s'est fatigué pour rien, il a parlé et fait bouger ses mâchoires inutilement, car le méchant ne veut rien savoir. Pire, le méchant va utiliser la connaissance pour faire le mal et affaiblir le bien, ce qui ne sert à rien. En vérité, la peine des méchants se trouve dans leurs pensées et dans leur auto-exclusion du bien et de la libération.

Ce mot dent provient de wou qui veut dire force du changement, racine formant le verbe a wou signifie apprendre, enseigner, étudier.

Il faut donc lire « tu as affaiblit tes enseignements », car ceux donnés au méchant sont du temps perdu dont les autres n'ont pas profités.

Selon la Haggadah, il y a quatre types d'enfant (et adultes) :

- Les simples d'esprits : ce sont les idiots et les sots, péjorativement ainsi nommés lorsqu'on fait du lachon hara, qui nécessitent beaucoup d'attention et de travail pour les aider afin de les rendre un peu sages car, c'est bête à dire, à cause de l'oppression et des mensonge ils sont incapables de savoir et de comprendre que les méchants sont aussi nombreux que dangereux et qu'il faut s'en méfier et les fuir car on n'y peut presque rien (seules des troupes d'élite ardument formées et entrainées ont la compétence d'intervenir contre eux).
- Les ignorants de bonne volonté : on peut les instruire dans ce qui les intéresse afin de les rendre sages et tant le succès que l'erreur sera profitable.
- Les sages qui choisissent la bienveillance : ce sont les gens qui sont sain d'esprit et avec qui on peut discuter ; les instruire sert à les rendre justes.
- Les méchants et les pervers qui choisissent le mal et qui ne veulent rien savoir : ce sont les gens avec qui on ne peut pas discuter, ce sont des fous roublards qui convoitent, qui magouillent et qui manipulent dans l'ombre tout en ayant que faire d'être démasqué; leur enseigner directement au cas par cas quelque chose est généralement, à quelques exceptions près, une perte de temps et d'énergie.

2.12.11 Quand vous le mangerez, vous aurez vos reins ceints, vos souliers aux pieds, et votre bâton à la main ; et vous le mangerez à la hâte. C'est la Pâque de l'Éternel.

| מתניכם                                       | אתו                             |                                   | תאכלו                               | וככה                        | 11.12 |
|----------------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------|-------|
| [est] don de<br>HaShem à vous                | lui (l'Agneau)                  | vou                               | is mangerez                         | Et comme<br>cela            |       |
|                                              | ברגליכו                         | ב                                 | נעליכנ                              | חגרים                       |       |
| de HaS                                       | pour pied<br>hem en vous        |                                   | chaussure<br>em en vous             | [lui est] liens,<br>lacets  |       |
| (i.e. chemin, de                             | •                               | `                                 | protection)                         | variante : soutien, renfort |       |
| <i>Variante</i> : pour c<br>de Ha            | ycle vibratoire<br>Shem en vous | <i>Variante</i><br>l'élévation de | : pouvoir de<br>: HaShem en<br>vous | soutien, remore             |       |
| חפזון                                        | אתו ב                           | ואכלתם                            | בידכם                               | מקלכם                       | ٦     |
| avec hât<br>(précipitatio<br>fuit<br>{ferveu | n,<br>e)                        | lorsque vous<br>avez mangé        | [est] dans<br>main à vous           | si bâton à vou              | IS    |
| п                                            | ליהו                            | הוא                               |                                     | פסח                         |       |
| à cause de H                                 | laShem                          | lui (l'Agneau)                    | il a épargr                         | né (il a pessa'h)           |       |

2.12.12 Cette nuit-là, je passerai dans le pays d'Égypte, et je frapperai tous les premiers-nés du pays d'Égypte, depuis les hommes jusqu'aux animaux, et j'exercerai des jugements contre tous les dieux de l'Égypte. Je suis l'Éternel.

| בלילה            | מצרים             | בארץ         | 7          | ועברת               | 12.12<br>.2 |
|------------------|-------------------|--------------|------------|---------------------|-------------|
| malgré obscurité | de Mitsraïm       | malgré terre | Tu transfo | ormeras [le<br>mal] |             |
| בכור             | כל                | יתי          | והכ        | הזה                 |             |
| premier-né       | n'importe<br>quel | tu conqu     | uerras     | ça                  |             |

| ועד             | מאדם               | מצרים       | בארץ              |
|-----------------|--------------------|-------------|-------------------|
| afin que        | à cause de<br>Adam | de Mitsraïm | malgré terre      |
| מצרים           | אלהי               | ובכל        | בהמה              |
| Contre Mitsraïm | Eloha de Moi       | pour chaque | avec<br>agitement |
| יהוה            | אני                | שפטים       | אעשה              |
| HaShem          | de Moi             | jugements   | tu<br>accompliras |

2.12.13 Le sang vous servira de signe sur les maisons où vous serez ; je verrai le sang, et je passerai par-dessus vous, et il n'y aura point de plaie qui vous détruise, quand je frapperai le pays d'Égypte.

| 13.12<br>.2 | והיה                   | הדם                     | לכם        |                               | לאת                  |
|-------------|------------------------|-------------------------|------------|-------------------------------|----------------------|
|             | II existera<br>(vivra) | le vin                  | -          | parce que con<br>{contre l'op | pour preuve          |
|             | על                     | הבתים                   |            | אשר                           | אתם                  |
|             | parce que              | les maisons             |            | où                            | vous [êtes]          |
|             | שם                     | וראיתי                  |            | את                            | הדם                  |
|             | Alors                  | J'examinerais           |            | avec                          | le vin               |
|             | ופסחתי                 | עלכם                    |            | ולא                           | יהיה                 |
|             | J'épargnerais          | à cause de compassion   |            | et avant                      | II (le vin) existera |
|             | בכם                    | נגף                     |            | למשחיו                        |                      |
|             | pour<br>compassion     | n) a stoppé [le<br>mal] | il (le vir | on [du bien]                  | à cause de destruct  |

בהכתי בארץ מצרים de Mitsraïm parce que terre Parce que peine de elle

C'est-à-dire qu'avant d'être une preuve de la force de HaShem i.e. de la Torah, l'effervescence stoppe le mal : ainsi c'est parce qu'il stoppe le mal qu'il est preuve de bien.

C'est parce qu'HaShem a fait l'Agneau que l'Agneau gardé (ne pas sortir de son corps) cinq jours épargne celui qui en mange avec des pains azymes et des herbes amères lors du premier jour de la pleine lune de la nouvelle lune du printemps, et sort au lever de la lune ce jour-là.

Si la Torah de HaShem est un don transmis par les Israélites grâce à l'application des commandements, à la propagation de l'enseignement et à la duplication du Séfer, l'Agneau ne provient que de HaShem et de personne d'autre, c'est-à-dire du cœur des mécanismes génétiques et cellulaires.

Alors il ne faut pas vendre la matsah, l'enseignement sans histoire, mais seulement le hamets s'il est casher, c'est-à-dire s'il respecte la Torah et en premier lieu les dix commandements et qu'à ce sujet le message soit clair.

En effet, si on vend la matsah celle-ci pourrait tourner mal et rendre les gens malades et souffrants et elle va pourrir la vie des gens, que ce soient ceux qui la fabriquent et ceux qui la consomme. Elle va alors fermenter et devenir du hamets pourri. C'est pour cela qu'il ne faut jamais refuser ni faire payer l'éducation, les soins médicaux, l'aide aux victimes, et la justice, sinon on travaille pour la mort et non pour les vivants.

Faire payer les frais matériels et logistiques, s'ils ne sont pas pris en charge par l'impôt, évidemment, ajouter de quoi subsister, manger, s'habiller, payer son loyer, pourquoi pas si on se consacre à temps plein la transmission, mais pas de bénéfice et tout gain au-delà d'un juste revenu doit aller à l'impôt.

D'où la problématique Caïn-Abel mentionnée en avant-propos qui n'a que le don de la Torah par la main compatissante de la créature et Pessa'h par la main puissante de HaShem comme bonne solution pour sauver des uns et des autres à chaque génération, années après années, à l'image de la civilisation idéale où l'État finance la survie de l'ensemble de son peuple avec une culture probe et non celle d'une élite imposant de cruelles souffrances par oppression, par agressions et par non-assistance à personnes en danger, ce qui oblige à perdre son temps pour essayer de résoudre la maladie, le chômage et l'indigence qu'on fabrique en croyant pouvoir contrôler une telle chose de manière stable et prospère comme l'est un pays en temps de paix.

Les pains azymes avec les herbes amères révèlent toute l'affliction et toute l'amertume que produisent les mensonges du levain de Mitsraïm.

| 'Hamets : oxyder, acide, vinaigre, pate fermentée et levée |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| ⇒ Créature Formée pour la Destinée                         |  |  |  |  |
| ⇒ Enseignement par les symboles humains (philosophie)      |  |  |  |  |

| מצה Matsah : épuiser, vider, presser-essorer ; sans levain, azyme |  |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| ⇒ Formation de l'Extériorisation par le Souffle                   |  |  |  |  |  |
| ⇒ Enseignement par les lois en vigueur (science)                  |  |  |  |  |  |